Sanctify And Wash

#### הקדמה

קוש

Dip Split

And Tell

Be Washed
And Bless
The Poor

#### הקדמה להגדה אמרי שפר - הנצי"ב

...נחזור לענין שהנהיגו חז"ל לעשות הסדר כמו שעשו בזמן שאכלו פסחים ומזה הטעם נוטלין ידים לטיבולו במשקה, והט"ז (תעג:ו) תמה על זה לפי מנהגנו שנוהגים להקל בטיבולו במשקה? ולא קשיא מידי דמכל מקום בסדר הנהיגו כמו בזמן אכילת הפסח.

ומזה הטעם נוהגים ללבוש את הקיט"ל. ואין הטעם שלא תזוח דעתו עליו ויזכור יום המיתה. והוא תמוה! אלא הטעם דאכילת פסח היא משולחן גבוה קאכיל וכשיטת רש"י (בבא קמא יב,ב בד"ה "אבל", ביצה כא,א בד"ה "כהנים") והרמב"ם דכל אכילת קדשים קלים היא משולחן גבוה ולא כשיטת התוספות בביצה שם בד"ה "ומחיים") ואם כן יש לאכול את הפסח באימה וביראה (כמו בשעת התפילה) וכמו שאוכל על שולחן המלך - שאינו לובש בגד אכילה כמו שאוכל בביתו. ובהיותנו בירושלים בזמן אכילת הפסחים היה הבגד החשוב שמתפללין בו מ"חטובות אטון מצרים" (משלי ז,טז) והוא בגד פשתן לבן כדכתיב בראשית (מא,מב) "וילבש אותו בגדי שש" ואנו נוהגים כמו בזמן.



נְיוֹצְה

מוגיא

TYT

Bitter Bundle

And Set I

Hide It

And Bless

Praise It Be Please דְּהַסִיבָּה The slave lives in fear. He is afraid not only of those who are stronger than he or of those who have jurisdiction over him; the slave is afraid of contradicting anyone, of antagonizing even a stranger. The fear might be unjustified, but this fear is the motivating force in his life. This is the reason, in my opinion, why the Sages introduced haseivah, leaning on one's left side, as the symbol of herut, freedom. Haseivah symbolizes, first, complete relaxation, which in turn manifests relief from or abatement of tension and anxiety. Second, haseivah symbolizes the throwing-off of the mental shackles depriving man of freedom of movement. Haseivah is the reverse of erect posture, which demonstrates obedience and submissiveness. Soldiers standing erect symbolize the readiness to obey. Haseivah is indicative of disobedience, of a courageous stand, of refusing to take orders, of rejecting the authority of man. Haseivah means defiance. That is why Hazal said that if one's teacher is present, the student is relieved – indeed, enjoined – from haseivah (Pesaḥim 108a).

(Festival of Freedom)



Lież

### K.I.II.S. 73 Con WORKSHC

Sanctify And Wash

Dip

Split

And Tell

Be Washed

And Bless

The Poor

הגדה של פסח - הרב עדין שטיינזלץ

כַּל דָכָפִין יֵיתֵי ווֵיכֹל, כַּל דָצְרִיךְ יֵיתֵי וַיִּפְסַח הזמנה זו שמזמינים את הכל לסעודת ליל הסדר משום שחורבן בא על ידי מחלוקת, ועל כן סוד הגאולה הוא על ידי אחדות ושלום של כל ישראל...



TAM

J.DZ

An Exalted Evening - Rabbi Joseph B. Soloveitchik

Though they initially might seem redundant, the two invitations we issue – "Let all who are hungry enter and eat; let all who are in need come and celebrate the Passover" - in reality are not. Whoever is in need of bread, dikhfin, is hungry. Kol dizrikh refers to one who is alone, who has a lot of mazzah and wine but no home or family. There are indeed many ways to be included among the kol dizrikh. The invitation to "all who are in need" is not yeitei ve-yeikhol, to eat with us; rather, it is to spend the Pesah with us, yeitei ve-yifsah, to celebrate with us. It is an invitation addressed to unfortunate and lonely people. They might be millionaires; it is completely irrelevant. Whoever is in need should come and celebrate.

Ha lahma anya is the renewal of a pledge of solidarity among the Jewish people - solidarity between individual and individual, and between the individual and the Jewish community as a whole. It is a proclamation that we are one people, and we are ready to help each other. Pesah night is a time of sharing; without manifesting and readiness to share and to participate, the whole Seder becomes

Bitter Bundle

And Set I

Hide It And Bless

Praise It Be Please meaningless.

demonstrating the sense of solidarity, responsibility, unity and

Sanctify And Wash

From Bondage to Freedom - Rabbi Abraham J. Twersky, MD

ְוֹאָלוּ לֹא הוֹצִיא הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא אֶת אֲבוֹתֵינוּ מִמִּצְרָיִם, הֲרֵי אָנוּ וּבְנֵינוּ וּבְנֵי בָנֵינוּ מְשֵּׁעְבָּדִים הָיִינוּ לְפַרְעֹה בְּמִצְרָיִם

Why is it so certain that without Divine intervention we could not havefreed ourselves at some later point in time? Is history not replete with accounts of captive nations that achieved liberty without miraculous intervention by God?

Rabbi Isaac Meir of Gur provided the answer. In commissioning Moses to liberate the Israelites from Egypt, God said, "I will extract them from beneath the burden (sivlus) of Egypt" (Exodus 6:6). Rabbi Isaac Meir points out that the word "sivlus" also means "tolerance," and the sentence then reads, "I will extract them from their tolerance of Egypt."

During the many years of enslavement, the Israelites had become so accustomed to their status that they considered it to be the normal state of affairs. Not only had they resigned themselves to being slaves, but also had come to believe that this was their natural state, much like the prover bial worm who infests the horseradish and undoubtedly considers this, the bitterest of all vegetables, to be the best place in the world.

A slave may reason, "What is wrong with being a slave? A slave's stomach is always full, and he carries no responsibilities. The master is the one who has the burden of providing for the slaves. Of what use is liberty with its accompanying obligations?"

Moses' first task was to convince the Israelites that liberty was indeed desirable. As the Torah relates, they were not all that enthused with the idea, and when their initial quest for a modicum of freedom of worship resulted in greater oppression, they rejected the project and heaped calumny upon Moses for having increased their misery (Exodus 5:21).

The Haggadah thus correctly states that without Divine intervention we would not have extricated ourselves from Egypt, because we had no aspiration for liberty.

Split And Tell

Dip

Be Washed And Bless

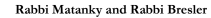
The Poor

Bitter Bundle

And Set 1

Hide It
And Bless

Praise It Be Please







קגיד





















Sanctify And Wash

Split And Tell

Be Washed And Bless The Poor

Bitter

Bundle

Hide It

And Bles

And Set I

קנגד אַרְבָּעָה בָנִים דְבָּרָה תּוֹרָה Sipur Yezi'at Mizrayim adjusts itself to the level of the child and also involves instilling love rather than knowledge. Everyone can have a share in accordance with his or her individual ability. When God gave the Torah, He did not give it only for great minds. The Torah is humble enough to be concerned with the tam, the dull child, and give him a version of Judaism that he can understand and which will give him joy and happiness. The Torah is also concerned with "she-eino yode'a li-she'ol, the child who does not know how to ask," the indifferent, assimilated child, who does not care enough to ask questions. Even the rasha, the wicked child, is included. If he had been in Egypt, he would not have deserved redemption; but apparently there is still hope of bringing him back, for he is still at the Seder – if he were not at the Seder, the Torah would not have spoken about him. The Torah prepared a place for all in the Haggadah.

(Kol ha-Rav)





ניוגעו

rizin

מצה

#### The Chinuch Haggadah - Rabbi Yaakov Bender

One wise one, one wicked one, one simple one, and one who is unable to ask.

The question is why the Baal Haggadah refers to each by again using the term echad - why not just list the four types of sons?... Fathers, mothers, teachers - those charged with allowing these arba'ah banim to flourish - there is only one path: whether with a wise son or a wicked one, a simple one or one who can't even formulate a proper question, there is but one way to reach their hearts.

See them as echad. See the power of this yachid, and only this yachid. Believe in the individual and see nothing before them or after them.

With that sort of vision, you can build worlds.



**Lio**z

Praise It Be Please

Sanctify And Wash

Dip Split And Tell

Be Washed
And Bless
The Poor

Bitter
Bundle
And Set I

Hide It

And Bless

Praise It Be Please

#### The Novominsk Haggadah

ָרָשָׁע מָה הוּא אוֹמֵר?... וָאֱמוֹר לוֹ: "בַּעֲבוּר זֶה עָשָׂה ה' לִי בְּצֵאתִי מִמְּצְרָיִם". לִי וְלֹא־לוֹ. אָלוּ הַיָה שָׁם, לֹא הַיָה נִגָּאַל

Many commentators wonder why the pasuk that is given in the Haggadah as the answer for the wicked son, בעבור זה עשה ה' לי - because of this Hashem did so for me, is written in the Torah as the explanation for one of the other sons, the son who is unable to ask. Why doesn't the Baal Haggadah quote the pasuk in the Torah that states one should say to the rasha, אמרתם זבח פסח הוא לה', And you shall say it is a pesach-offering for Hashem? (Shemos 12:27)

The sefer Maaseh Nissim answers: When the Torah says that we should respond to the rasha's question by saying, הוא לה', You shall say it is a pesach-offering for Hashem, we are not responding to the wicked son. This cynical son is an apikores and deserves no answer. But hearing these malicious words spoken by the wicked son, we need to give ourselves chizuk and reinforce the belief in our minds, if not in his, that we are fulfilling the mitzvah that was commanded to us. The Torah is telling us to say to ourselves, זבח פסח הוא לה'?

The Gra, in a similar explanation, says that the Baal Haggadah is not telling us how to answer the rasha; we are not meant to engage him in conversation at all. The Baal Haggadah is telling us how to respond to the rasha 's outburst to the other child sitting at the table and taking in the scene - the son who is unable to ask. That is why the Torah does not say, ואמרתם אליו, You shall say to him, but just ואמרתם אליו, to me and not to you, but לי ולא לך, to me and not to him. We are speaking in third person, becaus we are not addressing the son who asked so impudently...

There is a difficulty with this discussion, though. Why does the Baal Haggadah include the rasha among the other sons if he doesn't merit an answer? Perhaps the answer is that while he doesn't merit an answer, a question that is asked, no matter how brazen, should not be left unanswered. We do not speak to him, but his question must be addressed.



ייו

רְּחָצָה

מאָה

מָרוֹר

שלחו

reif

772

הלל

Sanctify

And Wash

Dip Split

And Tell

Be Washed And Bless

The Poor

Bitter
Bundle
And Set I

Hide It
And Bless

Praise It Be Please

#### הגדה אור ודרור - חנן פורת

הבן הרביעי "ושאינו יודע לשאול" נדחק למקום האחרון בין ארבעת הבנים והוא עומד כביכול מבולבל ונבוך ואפילו איננו יודע לשאול.

אך הנה בא הצדיק ר' לוי יצחק מברדיטשב ובמימרא קורעת לב, הגדיר עצמו כבן הרביעי "שאינו יודע לשאול" ומצפה מה' יתברך שיקיים בו את דברי ההגדה "את פתח לי."

מימרא זו, <u>שהינה כה רלוונטית בימינו, מובאת בפניכם בזה בציפייה למענה</u> גבוה, בחינת: "את פתח לו".

"כשהיה ר' לוי יצחק מברדיטשב מגיע בהגדה של פסח לבן הרביעי ,שאינו
יודע לשאול" היה נאנח ואומר: שאינו יודע לשאול, הרי זה אני לוי יצחק
מברדיטשב: איני יודע לשאול אותך ריבונו של עולם, ואילו ידעתי כלום ימלאני
לבי? היאך אהין לשאול אותך על מה עלינו כל זה? מדוע אנו נרדפים עד
צווארינו מגלות לגלות? מפני מה רשאים שונאינו לענותנו כל כך?
אבל בהגדה כתוב: "ושאינו יודע לשאול את פתח לו, שנאמר: "והגדת לבנך".
ואני, ריבונו שדל עולם הרי בנך אני. איני מבקש ממך שתהא מגלה לי
תעלומות דרכיך, קצרה בינתי. אבל פתח נא ואמור לי: הדברים שמתרחשים
עתה מה דורשים הם ממני, מה אתה מודיע לי בזה? גם אם לא אדע על מה
אני סובל, רק זאת פתח לי ואמור: האם אני סובל למען שמך?"

#### הגדה אמרי שפר - הנצי"ב

ושאינו יודע לשאול את פתח לו. מלשון "פתח פיך לאלם" (משלי לא,ח)
שהכוונה שתעשה תחבולות שיפתח הוא את פיו לטעון, כך הפירוש כאן
שתעשה דברים שיגרמו לתינוק לשאול, וכפי שתקנו חז"ל דברים שיכירו
התינוקות וישאלו. <u>ולמדנו זה מדכתיב "והגדת לבנך" ולא כתיב "ואמרת" אלא</u>
לשון "הגדה" הוא להמשיך את התינוק שישאל כדי להשיב לו, ואין משמעות
"הגדה" כאן המשכת דברים אלא המשכת הלב, וכן ביארנו את לשון המקרא
"דברים לב,ז) "שאל אביך ויגדך" והכא נמי פירושו שתכנס עמו בדברים עד
שתאמר לו "בעבור זה" וגו'





מגיד

użij

מוֹצִיא

מאָה

מרור

שלחן

Yer |

הַלְּל נִרצָה

Sanctify And Wash

Dip Split And Tell

Be Washed
And Bless
The Poor

Bitter
Bundle
And Set I

Hide It
And Bless

Praise It Be Please

#### From Bondage to Freedom - Rabbi Abraham J. Twersky, MD

The person who does not know enough to ask unfortunately represents a considerable segment of the population. These people do not analyze, do not reject, and do not even question, because there is nothing that even stimulates their curiosity. They hardly reflect on goals in life. Their lives consist of work, rest, relaxation, and entertainment. At the end of the workday they partake of a meal, then while away their precious time in trivial pursuits, and they may remain there until it is time to retire for the night. They look forward to the weekend and to vacations as times for play or otherwise indulge themselves. No thought of a higher purpose in life, of something beyond self-gratification, ever occurs to them, and if one tried to convey such a message, it would fall on deaf ears, not because they are defiant, but because the whole concept is something alien to them...

This, the Haggadah tells us, is what we must do with the person who does not know enough to ask; i.e., who is satisfied with the status quo, with a life consisting of nothing more than work, rest, and fun, and who will reject any suggestion that all is not right with him. With this person you must wait until a crisis occurs, until some event in life shakes him out of his complacency and makes him willing to consider that there may be something more to life. Delivering the message of spiritual liberation any earlier is premature and futile, and you must wait "until the matzah and maror are present before him"; i.e., until he can palpably sense the bitterness of being a slave to one's physical desires and can perceive that there may be value in spirituality, in being liberated from the tyranny of one's bodily strivings...



בייו פוגיד

ָרָוֹצְה<u>ַ</u>

מוציא

מצה

קרור

שׁלְחָן י

ioi

חלל

Sanctify And Wash

Dip Split And Tell

Be Washed
And Bless
The Poor

מתחלה עובדי עבודה אבותינו ועכשיו קרבנו המקום לעבודתו. אמרו חז"ל ופסחים קטו.ן מתחיל בגנות ומסיים בשבח, וצריך להבין למה זה נספר כגנות אבותינו, ולא סגי לנו בשבח ועכשיו קרבנו המקום, וכבר תמהו על זה המפרשים. ונ"ל, הנה היו במצרים מקטני אמנה עובדי עבודה זרה ועזבו אמונת האבות, ועכ"ז ראה ה' בעניים ואמר ואת צעקתם שמעתי מפני נוגשיו, והציל אותם מתחת יד מצרים, מזה נראה חיבת ה' לנו כמו אב שאינו יכול לראות בצרות בנו יחידו גם כי מרד נגדו. והנה כל מה שאנו מספרים מגנות של ישראל אז תגדל הנס יותר, ונראה חיבת ה' לנו ביתר שאת, ולכן מתחילים בגנות ומסיים בשבח, כי ע״י הגנות תגדל השבח, ואנו מחויבים יותר לפאר ולשבח ה' על ככה כנ"ל:



ייין מגיד

רוצה

מוציא

מצה

Bitter

Bundle

And Set I

Hide It

And Bless

Praise It Be Please

#### The Rav Schwab Haggadah

מתְּחָלָה עוֹבְדֵי עֲבוֹדָה זְיָה הָיוּ אֲבוֹתֵינוּ, וְעֵכְשִׁיוֹ קַּרְבָנוּ הַמְּקוֹם לַעֲבַדְתוּ very significantly, the Baal Haggadah uses the word וְעֵבְשִׁיוֹ, meaning now, and not וֹאוֹ, and then -thousands of years ago - Hakadosh Baruch Hu brought us close to Him. The telling use of the word וְעַבְשִׁיוֹ reflects the fact that it was not only then that אַבַּדְתוּ לעבַדְתוּ, but rather, וְעַבְשִׁיוֹ, now, Hakadosh Baruch Hu is bringing us close to His service. Serving Hakadosh Baruch Hu is an ongoing process. If we do not continually make an effort through Torah and mitzvos tostay within the confines of Yiddishkeit, and thereby remain close toHakadosh Baruch Hu, we will still be the same ovdei avodah zarah - in whatever form it presents itself in each generation - as our ancestors were in the ancient eiver hanahar.



Yei!

הלל

1131

Sanctify And Wash

Dip Split And Tell

Be Washed And Bless The Poor

#### בָּרְכוּשׁ נָדוֹל

הָרַב הַחִידָ״א בְּסִפְרוֹ ׳פֶּתַח עֵינַיִם׳ כָּתַב בְּשֵׁם **הַשַּׁ״ך** עַל הַתּוֹרָה, שֶׁכַּאֲשֶׁר עַם יִשְׂרָאֵל כָּלוֹ הִצְטַוָּה לִטֹּל מֵהַמִּצְרִים כְּלֵי כָּסֶף וּכְלֵי זָהָב וּשְׂמָלוֹת, הִתְאַסְפוּ בְּנֵי לֵוי וְהֶחְלִיטוּ לֹא לָקַחַת מְאוּמָה, שֶּׁהֲרִי כָּל הַהֶּתֵּר שֶׁל עַם יִשְׂרָאֵל לִטּל אֶת רְכוּשָׁם שֶׁל הַמִּצְרִים הָיָה בִּגְלַל שְׂכַר הָעֲבוֹדָה שֶּׁהִיוּ חַיָּבִים לָהֶם עַל כָּל הַשָּׁנִים שֶׁעָבְדוּ אֶצְלָם כָּל בָּךְ הַרְבֵּה אֲנָשִׁים, וְכֵיוָן שֶׁהַלְּוִיִּים לֹא הִשְּׁתַּעְבְּדוּ, הֶחְלִיטוּ בֶּה אֶחָד לְהִפְּנַע מִבְּזַּת מִצְרַיִם, לַמְרוֹת שֶׁהָיָה מֻתָּר לָהֶם לַצֲשׂוֹת זֹאת שֶׁכֵּן הַקָּבָּ״ה בְּעַצְמוֹ לֹא הִבְדִּיל בֵּין כְּלַל יִשְׂרָאֵל וּבֵין הַלָּוִיִּים.

הַתְגַּבְּרוּת זוֹ בְּעִנְיְנֵי הַפָּמוֹן, שָׁאֵינָהּ קַלָּה נְּלָל וְעִקָּר, הַבִּיאָה לְכָךְ שֶׁהַקָּבָּ״ה רָאָה אוֹתָם כִּרְאוּיִים לְהַשְׁפִּיעַ שֶּׁפַע בְּרָכוֹת עַל עַמּוֹ יִשְׂרָאֵל עַד סוֹף כָּל הַדּוֹרוֹת, וְלָבֵן נִבְחֵרוּ הַכּהֲנִים לִהְיוֹת הַמְבָּרְכִים הַתְּמִידִיִּים שֶׁל הָעָם הַיְהוּדִי.



ניוגעו מוציא

מצה

Bitter Bundle And Set I

Hide It And Bless

Praise It Be Please

TiTO שׁלְחוֹ

> KEIL 172

הלל וָרַצְּה

Sanctify And Wash

Dip Split And Tell

Be Washed
And Bless
The Poor

Bitter
Bundle
And Set I

Hide It And Bless

Praise It Be Please

#### **Malbim Haggadah**

והיא שעמדה - And it is this which stood by our fathers

והיא שעמדה And it is this which stood by ou fathers and by us. The generally accepted understanding of this phrase is that this refers to the promise God made to Avraham, cited in the previous paragraph. It was this promise which stood by our fathers in their moments of suffering, giving them the courage

to endure their fate, and it was the actualization of this promise that eventually redeemed them from their troubles. It is also this promise which stands *by us;* in difficult times we, too, rely on this everlasting promise God made to Avraham to save his descendants from the persecuting hands of their enemies.

However, the promise made to Avraham at the *Covenant between* the *Portions* was specifically stated regarding the exile in Egypt. *This* promise that stands by us, therefore, cannot be the promise which was made to Avraham at that time, for that promise did not apply to any other hardship.

An alternative approach understands that *this* refers back to the first phrase of the previous paragraph, *Blessed be He Who keeps His promise to Israel* - this is the promise which has stood by us in every generation. And which promise is it? *This* is the all-encompassing, immutable guarantee in Vayikra (26:44), *And yet for all that, even when they are in the land of their enemies, I will not grow so disgusted with them nor abhor them that I would destroy them.* 

The paragraph of והיא שעמדה introduces the following description of the persecution of Yaakov at the hands of Lavan and our subsequent descent to Egypt. Throughout history, God saved His people from every threatening situation, just as He promised.



רָחִצְּה מוֹצִיא

מצה

מרור

שלחו

Ţ15¥

112

557

Sanctify And Wash

Dip Split And Tell

Be Washed And Bless
The Poor

Bitter
Bundle
And Set I

Hide It
And Bless

Praise It Be Please דבן גמליאל אומר כל מי שלא אמר שלשה דברים הללו לא יצא ידי חובתו, ואלו הן פסח מצה ומרור. חובתו, ואלו הן פסח מצה ומרור. ומקשים הלא מרור יש לו קדימה דהוא סימן על השיעבוד, ומצה ופסח סימן לגאולה. ונ"ל דאמרו ז"ל [נרכות קר.] חייב אדם לברך על הרעה כשם שמברך על הטובה, ובגמרא מאי כשם לקבלוהו בשמחה, דכתיב בה' אהלל דבר באלקים אהלל דבר. והנה אנו עושים זכר ליציאת מצרים בפסח מצה ומרור, וקרבן פסח הוא

אהלל דבר. והנה אנו עושים זכר ליציאת מצרים בפסח מצה ומרור, וקרבן פסח הוא ג״כ קרבן תודה, ואנו מודים ומשבחים לו ית״ש על כל הטוב שגמלנו, וזה עיקר תכלית הזכר, כמו שאנו אומרים לפיכך אנחנו חייבים להודות וכו׳, וצריכים אנו להודות על השיעבוד שהיה לטובתינו. והנה מצה מרמזת על הגאולה, ומרור על השיעבוד, ועל שניהם צריכים אנו להודות. והיינו על מצות ומרורים יאכלוהו, לרמז שאנו מודים ומקריבים קרבן תודה על שניהם:

ור"ל שלזה התכוון הלל שהיה כורכן יחד לקיים מה שנאמר על מצות וכו׳, להראות שאוכל פסח ומודה על שניהם, על השיעבוד ועל הגאולה. והשתא אתי שפיר דהקדים רבן גמליאל פסח למצה ומרור, כי הפסח הוא העיקר ותכלית, שאנו עושים זכר להודות לה׳ ולהקריב תודה על הטוב ועל הרע, ועל שניהם אנו מודים בקרבן פסח וכהנ״ל:



ַרָּחְצָּה מוֹצִיא מַבְּה

מָרוֹר כּוֹרֵרְ שִׁלְחָן

> ili İləş

הֵלֵל נִרצָה

Sanctify And Wash Dip Split And Tell Be Washed And Bless The Poor Bitter Bundle And Set I Hide It And Bless Praise It

אחו"ל [שנת קית:] כל הקורא הלל בכל יום הרי זה מחרף ומגדף. והוא זמוה לכאורה, למה יהיה המרבה להלל מחרף ומגדף. ונ"ל, הנה הלל שאנו אומרים מיוסד ומתוקן על הניסים שעשה ה' לנו עת צאתינו ממצרים וקריעת ים סוף, והמה ניסים שלא בדרך הטבע, אבל אנו צריכים להודות לה׳ על כל תגמולוהי שעושה לנו בכל יום ויום ה' זן ומפרנס לכולנו, ויתבונן אדם כי לא לחכמים לחם ולא לנבונים עושר והכל בידי שמים, רק אין לסמוך על הנס וצריך האדם לעשות מה שביכולתו בדרך הטבע, והא בלא הא לא סגי. ונ"ל לפרש בזה הפסוק [משלי ג, ו] בכל דרכיך דעהו והוא יישר ארחותיך, הכוונה שבכל דרכיך שאתה עושה והולך בהם תדע ותכיר ה', כי הוא העושה והגומר בעדך והוא לך למגן ומושיע. ואל תאמר אשליך כל יהבי על ה' ואהיה יושב בטל, ת"ל והוא יישר ארחותיך, שהוא יישר ארחות שאתה הולך בהם, ושניהם צריך. וכן יתפרש קרא [שס כ, כד] מה' מצעדי גבר כוננו ודרכו יחפץ, היינו שכל מצעדי גבר יכוננו מה׳, אשר חפץ גם באלה שיעשה אדם בדרך הטבע כל האפשר ומה שחסר הטבע ישלים הנס, וזהו ודרכו דרך האדם, דרך הטבע, יחפץ גם כן:

ולהיות כן צריכים אנו לשבח ה׳ על חסדו שבכל יום עמנו, ומי שמודה ה׳ רק על ניסים שעשה ביציאת מצרים שהיו שלא בטבע מורה בזה כי אינו מכיר חסד אל כל היום, ואמר יאמר טרחתי יגעתי ומצאתי, וזהו כופר בהשגחת ה׳. וזהו שאחז״ל כל האומר הלל בכל יום, שאינו אומר רק ההלל המתוקן על ניסי מצרים חוץ לטבע, ואינו מוסיף אומר לשבח על הטוב שבכל יום צמנו הרי זה מחרף ומגדף, כנ"ל:



Be Please

Sanctify

And Wash

Dip Split And Tell

Be Washed
And Bless
The Poor

הללו את ה' כל גוים

כבר הבאתי בספרי במקום אחר דבריו הנפלאים של הגרי"ז על הא

דהקשו בגמרא (פסחים קיח:) מאי דכתיב הללו את ה' כל גוים, אומות העולם
מאי עבידתייהו, הכי קאמר הללו את ה' כל גוים על גבורות ונפלאות דעביד
מאי עבידתייהו כל שכן אנו דגבר עלינו חסדו, דהללו כל גוים בשעה שה' יעשה
להם ניסים וממילא כל שכן ישראל על אחת כמה וכמה צריך להלל ה'
עיי"ש. ומ"מ הגרי"ז פירש בדרך פשוט דודאי הללו את ה' קאי על ישראל
בעצם אבל אותם ישראל שניצולו ע"י ה' יודעים רק על מה שיצא בפועל
כוונת הגוים להרע לנו כענין 'שלא אחד בלבד עמד עלינו לכלותנו', אבל
מה שבאמת היה תכניתם להרע לישראל על זה יודעים האומות יותר טוב
ממה שאנו יודעים, ועל כן מוטל עליהם לשבח את ה', וזהו הללו את ה'
כל גוים ודפח"ח. וזהו ג"כ מה שאמר יתרו (שמות יח, יא) 'עתה ידעתי כי גדול
ה' מכל האלהים כי בדבר אשר זדו עליהם', דהלא יתרו היה מג' יועצי פרעה
סוסה יא.) וא"כ הוא ידע מה שגילה פרעה להם כל מחשבותיו ולכן יש להלל
יותר על מה שזדו אפילו יותר ממה שעשו בפועל, עכת"ד.

מִגִּיד

נוֹגָה

מוציא

מאָה

Bitter
Bundle
And Set I

Hide It
And Bless

Praise It
Be Please

מְרוֹר בּוֹרֵךְ שִׁלְחָן

Lież

וֹרְצָּה הַלֵּל